
Note d’intention

Un film de Mirabelle Perot, 2023

Dossier de présentation

Le terme des habitantes



Introduction

S’INTRODUIRE ?

Tout au long du film, il y a des limites à ne pas franchir : le cadre du décor, la porte 
d’entrée du château, le vernis sur le sol, la nourriture sous cloche, la combinaison en élasthane des 
habitantes,... C’est dans les registres de la censure et du contrôle que s’inscrivent les répétitions 
absurdes du bal des habitantes. Dévouées, acharnées, elles s’entraînent, et tournent en rond, 
jusqu’à que leurs pas incessants creusent le sol, et laissent une marque évidente. La ronde dessine 
les contours de ce qu’elles évitaient depuis le début : après les répétitions, il y a le bal. 
Pourtant, Vilène l’affirme : « j’ai tellement hâte de danser ». Alors, Rineguedebelle dévore les 
habitantes. Car leurs ventres qui gargouillent réveillent leurs corps, et l’attente du bal révèle leur 
envie de danser... avec le prince. 
Mais « on ne peut totalement éteindre le feu qui nous brûle ». À la fin du récit, Rineguedebelle assiste 
à une scène de danse, où des figurs sans «e», aux costumes de princes et de chevaliers, dansent 
avec des silhouettes de princesses. Unique représentation masculine dans le récit. Le métal de 
Rineguedebelle se met à rougir, puis à fondre.
Or, c’est un conte de fées : une histoire de bal et de princesse par définition. Ce que l’on attend 
du récit semble concorder avec les fantasmes des habitantes. Alors pourquoi cacher ou chasser 
les projections dans le bal ?

	 Ce récit est une auto-fiction. Sous le masque de mes habitantes, jincarne ma propre 
poupée. Je suis à la fois Rineguedebelle, Weranda, Fragolina, Vilène et la conteuse : réalisatrice, 
actrice et spectactrice de ma propre histoire. Dans ce monde fermé sur moi-même, plus rien ne 
peut pénétrer. Les habitantes le répètent : il y a des limites à ne pas franchir.
Alors, fermons la porte de la salle de bal, et répétons. Tirez avec moi le grand rideau devant la 
scène, et l’on jouera ensemble. Faisons semblant qu’il n’y a rien à projeter dans ce bal, ni fantasmes 
ni désirs. Car moi, j’ai entendu trop d’histoires contemporaines qui ne sont pas des conte de fées. 
Et j’ai toujours eu l’impression qu’être une ogresse c’était mal, mais que vouloir être une princesse 
était pire, car c’est bien ridicule d’attendre un prince de nos jours. 

Note d’intention 1/6



Production plastique

LA MATIÈRE 

La gamme colorée donne le ton du récit, et permet également de distinguer les personnages 
et les fonctions. Il y a d’abord la toile verte des décors, le vert d’un paysage intérieur, que l’on 
retrouvera également dans le costume de Weranda, celle-ci faisant une distinction confuse entre 
son corps et son environnement (elle est après tout une « habitante »). 
Le rose sera la couleur de Fragolina, et de Fragolina uniquement, permettant de la distinguer 
clairement. Mais le rose est aussi la couleur souvent assignée aux filles. Une manière de souligner 
la performativité genrée des habitantes, dont Fragolina, longs cheveux et fesses trémoussantes, en 
est la représentante la plus edulcorée. Elle sera par ailleurs associée au silicone, manipulé avec une 
technique mélangé à de l’acrylique, dont j’ai l’habitude, et qui donnera des allures de chewing-gum 
à la robe de Fragolina. Les gros plis de la grande robe figés dans le registre de l’artificiel.
Il y aura ensuite une palette allant de l’écru au beige : de la toile à la chair. Dans les costumes 
comme les décors, ces couleurs se confondent, comme les habitantes se confondent au lieu. Chez 
Vilène, cette palette est utilisée dans une accumulation de matières transparentes et fragiles, 
laissant apparaître le simulacre de corps de l’habitante. Une vision terrifiante pour Rineguedebelle, 
qui a décidé de ne faire apparaitre que la surface pour ne pas voir l’organique.
Rineguedebelle et ses clochettes seront caractérisées d’avantage par une matière : le métal. Un 
métal gris et froid, contrastant avec la gamme colorée sucrée de pastels chaudes. Le métal est la 
représentation de la volonté de fer de Rineguedebelle, et de sa froideur. Sauf que le métal peut 
rougir et fondre...
On en vient ainsi aux dernières gammes de la palette : le orange, tirant du jaune au rouge. Proches 
de la couleur de la mirabelle (mon prénom), elles viennent ponctuer le récit pour mettre en 
évidence certains éléments, et notamment le feu, celui qui brûle et achève le récit. 

	 Outre les costumes et décors, le film sera l’occasion d’une production plastique riche : 
marionnettes et pantins, masques, peintures et sculptures, accessoires épithètes,...
Le rapport à la matière est donc omniprésent dans le récit. Les matières organiques telles que la 
peau, sont remplacées par des matières artificielles : une combinaison en élasthane recouvre le 
corps des habitantes, pour ne rien laisser apparaitre. 
Vers la fin du récit, la toile, le silicone et le métal sont accompagnées d’une nouvelle matière : 
la pâte. Pâte à modeler, pâte à sel, pâte à gâteau, pâte à pain. C’est de cette matière que seront 
composées les habitantes dévorées par Rineguedebelle : vert, rose et beige pâte d’amande, elles 
sont assimilées à des pâtisseries, mais toujours non constituées de chair. Car cette dévoration 
n’est pas charnelle. Variation d’un même simulacre de corps, c’est comme si Rineguedebelle 
engloutissait des parts d’elle-même.

« Le corps échappe à ses frontières, il avale, engloutit, déchire le monde, le fait entrer en 
lui, s’enrichit et croit à son détriment. »

Pour Rineguedebelle, cette dévoration est dans un premier geste, une volonté de censure : certains 
mots ne doivent pas être dits, certains évennements ne doivent pas être vécus, certaines choses 
ne doivent pas être ressenties. Pourtant, ce même geste l’amène à une confusion si grande, que 
Rineguedebelle décide de quitter le château pour se rendre dans la forêt noire, le lieu de l’inconnu 
dans Miratopia. En réalisant la dévoration des habitantes, elle se sent prête à faire rentrer le 
monde en elle, et à s’y mélanger.

Note d’intention 2/6

Mikhaïl Bakthine, L’oeuvre de François Rabelais et la 
cultre populaire au Moyen Âge et sous la Renaissance, 
page 280

u

p Domenico Ghirlandaio, Adoration des mages, 
détail, 1487, Galerie des Offices, Florence

p Mirabelle Perot pour Temple Magazine, Sampuru, 
2023, détail de lingerie en silicone



Photograhie, montage, décors

CADRER LE RÉCIT

Le film s’ouvre sur les répétitions de l’entrée dans la salle bal. Tour à tour, Vilène, Fragolina, 
Weranda et Rineguedebelle montent les escaliers permettant d’accéder à la porte de la salle de 
bal, puis viennent saluer au milieu de la scène. Rineguedebelle y traque le moindre geste de travers, 
la moindre parole qui déborde, puis ajuste ou recadre sans cesse le moment. 
Ainsi, la construction du cadre et la photographie se conçoivent en même temps que le décor, 
pour un film entièrement tourné en studio. Au plateau vidéo des Arts Décos, seront filmées 
les scènes de banquet et de couloir, le livre-théâtre des marionnettes, les décors abstraits des 
scènes de forêt, et la salle de bal. La quasi entièreté des décors encadrent l’image, la structure 
par des murs, des plafonds ou des sols dont on aperçoit la tranche épaisse, comme un contour à 
ne pas franchir. Ces décors s’apparentent à une scène de théâtre et s’inspirent de l’iconographie 
occidentale du début de la Renaissance.

Au début du film, la salle de bal prend la forme d’une maison à trois murs, entre décor scénique, 
maison de poupée et tableau. On y retrouve fortement la référence à cette période de l’histoire 
de l’art, faisant suite à l’abstraction de l’espace et sa hiérarchisation symbolique de la période 
médiévale. Ainsi, certaines des premières peintures datées de la Renaissance proposent un début 
de perspective tout en gardant un rapport symbolique à l’espace. C’est ce que l’on retrouve dans 
ce premier décor de salle de bal : les habitantes faisant l’action remplissent le décor de la maison, 
du sol au plafond, comme des personnages prenant trop d’importance, tandis que les habitantes 
dans l’attente restent représentées à une échelle nettement plus modeste.

	 Le choix d’une courte focale accompagne ce cadrage. L’entièreté de la scène est visible, 
et la lumière est uniforme. La hiérarchisation des personnages est suggérée par les échelles, 
pourtant, toutes les actions prennent la même importance : on voit autant Vilène saluant sur la 
scène, que le regard désaprobateur de Rineguedebelle.

Celle-ci prend en effet le rôle de la metteuse en scène. Ce cadrage est le sien, et lui permet un 
regard omniscient sur la scène. Tandis que le texte commence à lui échapper, Rineguedebelle tente 
de garder le contrôle par le montage : elle coupe les plans larges en tapant sur sa robe ou en 
secouant les clochettes, et insère des gros plans de ses gestes violents. Alors que le récit évolue, 
les décors et les dialogues continuent à lui échapper. Les insères de gros plans se font alors de plus 
en plus fréquents, lui permettant de couper l’action ou les paroles des habitantes.

p Anonyme, L’Annonciation, fresque de la basilique 
Santa Maria Novella, Florence

p Ambrogio Lorenzetti, Storie di San Nicola, 1332, 
Galerie des Offices, Florencep Piero del Pollaiolo, Les vertues, 1470, Galerie des Offices, Florence

Note d’intention 3/6



Costumes

INCARNATIONS ET 
MASCARADES

Les costumes jouent un rôle essentiel dans la construction des personnages de 
l’histoire.D’abord, ils placent le contexte : les habitantes répètent un bal, alors il leur faut de grandes 
robes, des robes de princesses même, puisque c’est le titre de Rineguedebelle. Les costumes 
s’inspirent ainsi librement de la garde-robe féminine de cours du XVe au XVIIe siècles environ. 
Ce sont des robes de parade : imposantes mais aussi contraignantes, limitant les mouvements des 
habitantes. Après tout, elles ne dansent jamais.
Sous leurs grandes robes, les habitantes porteront, comme il a été dit précédemment, des 
combinaisons en élasthane de couleur beige. Celles-ci recouvriront l’entièreté du corps : des 
chaussettes à la cagoule en passant par les gants. Les visages, non couverts par les combinaions, le 
seront par des masques en latex, moulés sur les visages des différentes comédiennes : ne laisser 
aucun morceau de peau visible, aucune possibilité d’un corps réel.

	 Ce choix de costumes oppressants est aussi celui d’opposer ces corps contraints aux 
corps grotesques de Mikhaïl Bakhtine. Celui-ci écrit dans L’oeuvre de François Rabelais : 

« À la différence des canons modernes, le corps grotesque n’est pas démarqué du restant 
du monde, n’est pas enfermé, achevé ni tout prêt, mais il se dépasse lui-même, franchit 
ses propres limites ». 

	 Le corps, chez Rabelais, s’inscrit dans un procédé folklorique traditionnel, caractéristique 
du carnaval. Et c’est bien au carnaval qu’empruntent les costumes des figurs masculins. Ce sont 
des princes, des Saint Jean-Baptiste, des chevaliers, des Peter Pan et des Arlequins. Ils portent 
des masques, comme les habitantes. Mais ce ne sont pas des masques d’eux-mêmes, comme une 
couche épaisse permettant de délimiter la vie organique du monde extérieur. Ce sont des masques 
de personnages prééxistants, des stéréotypes masculins. Le costume met ici en évidence l’absence 
dans le récit de présence masculine. C’est un récit genré, de bal, de princes et de princesses. Et 
contrairement aux habitantes, les figurs ne portent pas de combinaison : dans les fentes des tissu, 
apparait la peau. Le « carnabal », comme un « bal de la chair » redouble la place du corps dans 
le récit. Cependant, Rineguedebelle n’entre pas dans la danse, et les figurs masqués ne semblent 
ainsi pas complètement incarnés. Une distance est gardée. Ici n’est pas le rôle de Rineguedebelle. 
Faisant retentir ses clochettes, son rôle est d’avantage celui d’une passeuse. Comme un rite où 
l’on basculerait de Miratopia au monde réel.

Note d’intention 4/6

u
Mikhaïl Bakthine, L’oeuvre de François Rabelais et la 
cultre populaire au Moyen Âge et sous la Renaissance, 
page 35

p Charles-Germain de Saint-Aubin, Dame en robe de 
cour 18e siècle, vers 1787, Les Arts Décoratifs, Paris

q Carnaval de Schemnbart, 1540, Nuremberf



Écriture du mouvement et interprétation

ABSENCE DU CORPS

Le rapport au corps éprouvé par les habitantes étant dans un premier temps le mien, il fut 
évident de faire un choix d’interprètes dont le gabarit se rapprocherait du mien : de très petite 
taille (nous faisons toutes 1m52 !), mais plutôt robuste ou musclé, avec des os larges ou de la 
chair, du gras. Quatre interprètes pour quatre personnages, mais aucune assignation à un rôle : 
une manière de ne toujours pas définir vraiment les corps de ces habitantes. Une manière aussi de 
jouer avec les qualités de corps et de mouvements de chacune. En effet, les histoires et parcours 
personnels de chacune permettent d’imaginer un répertoire large, pouvant être associé à chacune 
des habitantes selon le moment convenu.
La thématique du bal et la large présence de la musique souligne encore une fois l’importance 
de l’écriture du mouvement. Les habitantes se déplacent dans l’espace, elles paradent, défilent, 
saluent... sans jamais entrer dans la danse. Cette retenue chorégraphiée est bien-sûr, encore une 
fois, cadrée par les costumes, qui réduisent les possibilités de mouvements.

	 Un moment pourtant s’écarte étrangement de cette rigidité mouvante : la danse de 
l’entremet. Lors du banquet, Fragolina est tirée de sa chaise puis déposée au centre de la pièce. Elle 
y danse « l’entremet », une interlude musicale entre deux plats. Les habitantes ignorent ce qu’est 
un entremet, tout comme elles ignorent dans quel registre s’inscrivent les mouvements sensuels 
de Fragolina. Elle bouge les fesses, ondule et minaude. Ce moment semble incongru, déplacé. 
Et pourtant, le répertoire de gestes que Fragolina reprend appartient à une performativité du 
féminin, à laquelle les habitantes s’assignent. Après tout, ce sont des princesses de contes de fées, 
dans de grandes robes de bal.
C’est dans ce contexte là que le personnage de Fragolina avait été conçu, s’appuyant notamment 
sur les travaux de la théoricienne Judith Butler. 

« Le genre n’est pas notre essence qui se révèlerait de nos pratiques ; ce sont les pratiques 
du corps dont la répétition institue le genre. (...) Le genre est l’effet des normes de genre. 
(...) Le corps existe, mais il est le produit d’une histoire sociale incorporée. » 

Les habitantes performent leur genre et inscrivent leurs corps dans une histoire du féminin 
indétachable du politique.

	 L’écriture du mouvement s’inscrit aussi dans l’utilisation des marionnettes et pantins. 
Dans la première partie du film, des marionnettes à gaine représentant les habitantes, investissent 
l’histoire des rencontres avec l’inhabitante. Cette manipulation faite à la main opère une réduction 
conséquente des mouvements du corps humain : seuls le tronc, les bras et la tête subsistent. 
Dans la deuxième partie du récit, Vilène et Rineguedebelle sont remplacées par des pantins lors 
des répétitions de l’entrée dans le bal. Rineguedebelle peut ainsi observer avec distance sa mise 
en scène. Mais c’est aussi une mise à distance de son corps. Rineguedebelle se laisse incarner par 
une poupée. Tirée par des fils, elle danse dans les airs. Rineguedebelle semble faire référence au 
dramaturge et marionnettiste Heinrich von Kleist :

« Les mouvements de la poupée seront toujours supérieures en grâce à ceux d’un bon 
danseur. L’artifice qui consiste à suspendre la poupée délivre celle-ci de l’apesanteur ».

Mais ce serait une lecture tronquée de la part de Rineguedebelle. Car quelques pages plus loin, 
on peut lire : 

« Ce ne sont pas seulement les corps qui sont pesants, ce sont les sédiments qui pèsent 
sur la conscience et l’aliènent dans la culpabilité ».
« Avoir conscience c’est avoir honte. Pourquoi ? Dès que la vigilance s’éveille, dans un corps 
entraîné, le mécanisme se dérègle, la grâce s’en va ». 

Rineguedebelle fuit le corps qui lui semble trop lourd. Elle en oublie que ce corps est couvert 
d’une robe en métal.
L’emploi de marionnettes et de pantins s’inscrit ainsi dans cette logique : multiplier les 
représentations des habitantes pour manifester la volonté de maintenir le corps absent.

	 Une volonté mise à l’épreuve dans l’épilogue du film, dans lequel on découvre le visage 
et le corps de la conteuse. Elle ne porte ni combinaison, ni robe de bal. Elle porte des vêtements 
contemporains, signe que son corps s’inscrit dans un espace-temps du réel.

Note d’intention 5/6

u Judith Butler, Trouble dans le genre, Préface

u
Claude Gaudin, La marionnette et son théâtre : le « 
théâtre » de Kleist et sa postérité, page 27

u
Claude Gaudin, La marionnette et son théâtre : le « 
théâtre » de Kleist et sa postérité, pages 30-31

u
Claude Gaudin, La marionnette et son théâtre : le « 
théâtre » de Kleist et sa postérité, page 27

p Guignolet, marionnette traditionnelle du théâtre 
de Guignol, XVIIIe siècle, BNF



Partition sonore

LE SON DES CLOCHETTES

Une voix sans corps ouvre le récit : elle chante la genèse de l’inhabitante, puis raconte 
son devenir. Cette voix désincarnée est la mienne. Par quelle autre voix raconter mon histoire 
? Elle met en évidence le titre du film : le « terme », comme une tentative locace de définir ces 
habitantes et leurs contours.
De plus, le récit s’ouvre sur le célèbre « Il était une (première) fois », le film emprunte beaucoup 
au conte, un type de récit dont la tradition fut d’abord orale. 

	 La version écrite de Le terme des habitantes empruntent également beaucoup au 
théâtre. J’ai voulu garder les didascalies du texte, en les faisant chanter par la conteuse. Dans les 
répétitions du bal, ce n’est pas tant l’action et le geste qui priment. L’importance est placée dans 
l’intention desdites actions et gestes : répéter, encore et encore, pour avoir la certitude de faire 
de son mieux, de présenter le spectacle le plus grandiose. Les didascalies chantées deviennent 
une rengaine répétitive, lassante, innarrêtable. La petite mélodie se transforme en cacophonie 
cauchemardesque. Car Rineguedebelle oublie qu’elles ne répètent pas pour un spectacle, mais 
pour un bal : la danse ne s’observe pas, elle s’éprouve.

	 Les habitantes qui dialoguent, la conteuse qui chante et raconte, le son des clochettes, 
le bruit du métal et les gargouillements du ventre de Rineguedebelle crééent un symphonie 
permanente. Film bavard, les mélodies et les paroles cadrent le récit, le remplissent. C’est une 
forme de censure : remplir pour ne pas avoir la place ou le temps de  raconter autre chose, 
d’utiliser d’autres mots.

	 Ma voix, qui introduit et conclue le récit, fait écho au son des clochettes : une petite 
mélodie aigue, mignonne, mais qui peut vite devenir agaçante, ou ridicule. 
Une cloche qui sonne est le signal d’un évennement important, que cela soit heureux ou malheureux. 
Mais qui fait attention au son des clochettes ? Je souhaitais leur redonner une dimension plus 
grave et importante. 
Dans le film, Rineguedebelle (ring the bell, ici « sonne la clochette »), fait retentir les clochettes 
pour tenter de censurer certaines actions. Mais paradoxalement, ce retentissement est aussi la 
manifestation d’une présence : la volonté de raconter son histoire, et de faire entendre sa voix, 
aussi aigue soit-elle.

Note d’intention 6/6

Il était une première fois
Était-ce vraiment la première fois
Qu’une habitante n’habitait rien
Naître sans corps, être sans fin

Le récit l’amenait au bal
Vers un spectacle monumental
Où s’édifient les habitantes
Une distribution évidente

Elle fut nommée Rineguedebelle
Une ascension en décibels
L’inhabitante que l’on sacra
En princesse de Miratopia 

Ouverture du corps de l’histoire
Aux limites de ma mémoire 
Les frontières à ne pas franchir
Je ne pourrais pas vous les dire

Car ma voix est impénétrable
Et ma matière est impalpable 
Les clochettes sonnent à l’unisson
C’est l’heure des répétitions

Il faudra entrer dans la danse
Battre le fer et la cadence
Dans un mouvement infatigable
L’infini en octosyllabe

Mhmhmhmh mhmhmhmh
Mhmhmhmh mhmhmhmh
Aller plus bas dans les octaves
Chanter d’une voix bien plus grave

Ouverture du corps de l’histoire
Aux limites du désespoir
Les frontières à ne pas franchir
De susciter votre désir

Car ma voix est impénétrable
Et ma matière est impalpable 
Les clochettes sonnent à l’unisson
C’est l’heure de passer à l’action

Il faudra entrer dans la danse
Battre le fer et la cadence
À force de définir les termes
Il faudra bien y mettre un terme p Sonnaille en bétail, Musée Basque, Bayonne


